
De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

310 

In onze tekst op deze tweede scheppingsdag gaat GOD verder met het 
uitspansel, dat Hij in Gn.1:6 Zelf geschapen had door Zijn Woord. En Hij 

maakt scheiding tussen wateren onder en boven dat uitspansel. 
 

Onder deze paragraaf geven wij naast de Hebreeuwse tekst van de Biblia 
Hebraica de gebruikelijke vier vertalingen weer. 

Biblia Hebraica (de Masoretische tekst): 

tx;T;ämi ‘rv,a] ‘~yIM;’h; !yBeÛ lDEªb.Y:w: è[:yqir"h'-ta, é~yhil{a/ f[;Y:åw: 

`!kE)-yhiy>w:) [:yqI+r"l' l[;äme rv<ßa] ~yIM;êh; !ybeäW [:yqiêr"l' 
Septuaginta: 

kai. evpoi,hsen ò qeo.j to. stere,wma kai. diecw,risen o` qeo.j avna. me,son tou/ u[datoj o] h=n u`poka,tw tou/ 
sterew,matoj kai. avna. me,son tou/ u[datoj tou/ evpa,nw tou/ sterew,matoj 

Vulgata: 

et fecit Deus firmamentum divisitque aquas quae erant sub firmamento ab his quae erant super 
firmamentum et factum est ita 

Statenvertaling: 

En God maakte dat uitspansel, en maakte scheiding tussen de wateren, die onder het uitspansel 
zijn, en tussen de wateren, die boven het uitspansel zijn. En het was alzo. 

Herziene Statenvertaling: 

En God maakte dat gewelf en maakte scheiding tussen het water dat onder het gewelf is, en het 
water dat boven het gewelf is. En het was zo. 

 
In deze paragraaf bespreken we verschillen tussen de Masoreti-
sche tekst (MT) en de zogenaamde tekstgetuigen: Septuaginta (LXX) 
en Vulgata (Vulg.) samen met twee Nederlandse vertalingen, zoals Sta-
tenvertaling (SV) en Herziene Statenvertaling (HSV) deze hebben 

weergegeven. De Kanttekeningen bespreken we bij de commentaren. 
Eerst geven we onze letterlijke weergave van de Hebreeuwse, Griekse en Latijnse teksten weer 

om vervolgens de eventuele verschillen op te sporen tussen de diverse en ook Nederlandse weer-
gaven. 

In het tekstkritisch apparaat van de Biblia Hebraica wordt het voorstel gedaan om, conform de 
Septuaginta, in Gn.1:6 in te voegen: “En het was alzo”, en deze zinsnede in Gn.1:7 weg te laten. 
Maar we willen de Masoretische tekst niet aanpassen aan een tekstgetuige zoals de Septuaginta 
maar deze tekst laten staan zoals deze is overgeleverd. Derhalve zie ik geen reden om tot verande-
ring over te gaan; en dat te meer, omdat ook de Vulgata deze zinsnede wel bij Gn.1:7 overlevert. 
We komen nu tot mijn letterlijke weergave van de Hebreeuwse tekst: “En GOD vormde het uitspan-
sel zodat Hij scheiding maakte tussen de wateren die van beneden het uitspansel en tussen de wa-
teren die van boven het uitspansel (waren). En het geschiede alzo.” 

Mijn letterlijke weergave van het Grieks van de Septuaginta is alsvolgt: “En GOD vormde het uit-
spansel zodat GOD scheiding maakte tussen het water dat van beneden het uitspansel was en tus-
sen het water van boven het uitspansel.” 

Mijn letterlijke vertaling van het Latijn van de Vulgata is alsvolgt: “En GOD heeft het uitspansel 
gemaakt en heeft de wateren die onder het uitspansel waren verdeeld van de wateren die boven 
het uitspansel waren; en zo is het gemaakt.” 

Puntsgewijze volgen hier de verschillen tussen de Masoretische tekst en Septuaginta, Vulgata, 
Statenvertaling en Herziene Statenvertaling. 

 

Woord vooraf (7.0.). 

De tekst (7.1.). 

Vergelijking met Biblia 
Hebraica (7.1.1.) 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

311 

1. Wat de Septuaginta betreft, komen we tot het volgende. Reeds eerder onderstreepten we dat 
de GOD van de Grieken een andere is dan die van de Joden. Bij de Grieken is GOD er één van de 
velen. Bij de Joden is er maar één GOD, Die alleen GOD is. Bij de Grieken is GOD een filosofisch 
begrip maar bij de Joden een godsdienstig begrip. 

2. In de Septuaginta wordt het begrip ‘o Qeoj, ho Theos, herhaald, in tegenstelling tot de Maso-
retische tekst. 

3. De Septuaginta kiest voor het enkelvoud “water” in tegensteling tot het meervoud “wateren” 
in de Masoretische tekst. 

4. Zoals eerder genoemd, kiest de Septuaginta ervoor de zinsnede “En het geschiede alzo” weer 
te geven bij Gn.1:6 en niet bij Gn.1:7, hoewel dit wel het geval is in de Masoretische tekst is. 

 
1. Wat de Vulgata betreft, komen we tot het volgende. Opvallend is het gebruik van perfecta ( 

voltooid tegenwoordige tijden) in “fecit”, “divisit” en “factum est”. 
2. Wel vertaalt de Vulgata de meervouden in het Hebreeuws en ook de laatste zinsnede. 
 
1. Wat de Statenvertaling betreft, komen we tot het volgende. Dat GOD het uitspansel, dat Hij al 

in vers 6 geschapen had, vormde in vers 7, achten we duidelijker. 
2. De Statenvertaling vertaalt de meervouden en ook de laatste zinsnede. 
 
1. Wat de Herziene Statenvertaling betreft, komen we tot het volgende. We herhalen onze eerste 

opmerking bij de Statenvertaling. 
2. De Herziene Statenvertaling geeft het uitspansel of firmament (Vulgata) weer met “gewelf”, 

overigens zonder enige reden, of het moest zijn vanwege aanpassing aan het huidige taalgebruik. 
3. De Herziene Statenvertaling geeft enkelvoud “water” net als de Septuaginta, terwijl het He-

breeuws meervoud gebruikt. 
4. Overigens geeft de Herziene Statenvertaling wel de laatste zinsnede weer, maar vlakker dan 

andere weergaven. 
 
Onze algemene conclusie is dat het aandacht verdient om de Hebreeuwse tekst zoveel mogelijk 

letterlijk weer te geven, tenzij dat dit in het taaleigene van de verschillende weergaven niet mogelijk 
is of omdat een bepaalde vertaling een ander taalprincipe hanteert. 
 

Wanneer een Bijbeltekst verwijst naar een aantal Bijbelpassages in de 
Heilige Schrift, kunnen we er veel van leren. Dit geldt ook voor Gn.1:7. Hier 
onder volgen verwijsteksten in de SV met de plaats waar deze verwijs-

teksten te vinden zijn via Treasure Scripture Knowledge (TSK). 
 

Gn.1:9 En GOD zeide: Dat de wateren van onder den hemel in één plaats vergaderd worden, en dat het droge gezien 
worde. En het was alzo. 

Gn.1:11 En GOD zeide: Dat de aarde uitschiete grasscheutjes, kruid zaaizaaiende, vruchtbaar geboomte, dragende vrucht 
naar zijn aard, welks zaad daarin zij op de aarde! En het was alzo. 

Gn.1:15 En dat zij zijn tot lichten in het uitspansel des hemels, om licht te geven op de aarde! En het was alzo. 
Gn.1:24 En GOD zeide: De aarde brenge levende zielen voort, naar zijn aard, en het vee naar zijn aard, en al het kruipend 

gedierte des aardbodems naar zijn aard. En GOD zag, dat het goed was. 
Job.26:8 Hij bindt de wateren in Zijn wolken; nochtans scheurt de wolk daaronder niet. 
Ps.104:10 Die de fonteinen uitzendt door de dalen, dat zij tussen de gebergten henen wandelen. 
Ps.148:4 Looft Hem, gij hemelen der hemelen! en gij wateren, die boven de hemelen zijt! 
Prv.8:28-29 Toen Hij de opperwolken van boven vestigde, toen Hij de fonteinen des afgronds vastmaakte; toen Hij der zee 

haar perk zette, opdat de wateren Zijn bevel niet zouden overtreden; toen Hij de grondvesten der aarde stelde. 
Qoh.11:3 Als de wolken vol geworden zijn, zo storten zij plasregens uit op de aarde; en als de boom naar het zuiden, of als 

hij naar het noorden valt, in de plaats, waar de boom valt, daar zal hij wezen. 
Mt.8:27 En de mensen verwonderden zich, zeggende: Hoedanig één is Deze, dat ook de winden en de zee Hem gehoorzaam 

zijn! 

 
Wat kunnen we van deze Bijbelpassages leren? Een aantal korte 
opmerkingen:  

Verwijzingen (7.2). 

Gevolgtrekking (7.2.1.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

312 

1. Telkens zien we in vrijwel alle geciteerde Bijbelpassages in het Bijbelboek Genesis de uitdruk-
king “en GOD zeide”. De geschetste geschiedenissen in Gn.1:9, 11, 15 en 24 zijn derhalve allemaal 
scheppingsdaden van GOD Zelf in Zijn Zoon door de Heilige Geest. De DRIEËNIGE GOD schept door 
Zijn Woord. 

2. Let op de uitdrukking “En het was alzo” in Gn.1:9, 11 en 15. Deze uitdrukking ontbreekt in 
Gn.1:24. In plaats daarvan staat er geschreven: “En GOD zag, dat het goed was”. Wanneer we dit 
vers gaan bespreken, gaan we er nader op in. Waarschijnlijk heeft dit te maken met het leven dat 
door GODS goede hand de aarde bevolkt. 

3. Uit de geciteerde Bijbelpassage in het Bijbelboek Job leren we dat het alleen GOD is Die de 
wateren onder en boven het uitspansel in Zijn hand heeft. De zondvloed, die GOD laat komen van-
wege de vele en velerlei zonden van de mensen, is het bewijs dat Hij die wateren ook over de aarde 
kan laten gaan, omdat de mensen dat zelf hebben verdiend. 

4. Uit de geciteerde dichterlijke Bijbelpassages in het Bijbelboek Psalmen ontdekken we dat GOD 
de Formeerder is van alle wateren, onder en boven het uitspansel. En tevens dat er verwijzingen 
zijn van Gn.1 naar het Bijbelboek van de Openbaring van JEZUS CHRISTUS aan Johannes dat veelvul-
dig verwijst naar de wateren. 

5. Uit de geciteerde Bijbelpassages in het Bijbelboek Spreuken leren we dat de Wijsheid, CHRIS-
TUS, volledig bij de schepping is betrokken, zoals niet alleen Prv.8:22-36 bewijst maar ook bijvoor-
beeld J.1:1-3 in het Nieuwe Testament en andere Bijbelpassages. Zie mijn studie over Spreuken in 
het algemeen en het eerste hoofdstuk in het bijzonder. In genoemde Bijbelpassages wordt de schep-
pingskracht van onze GOD beschreven, toen Hij de wateren beneden en boven het uitspansel van 
elkaar scheidde. De wateren mochten Zijn bevel niet overtreden en zij gehoorzaamden dat bevel. 
Een heerlijke en machtige beschrijving! 

6. Uit de geciteerde Bijbelpassage in het Bijbelboek Prediker leren we dat Salomo, de schrijver 
van dit bijzondere Bijbelboek, uit het scheppingsgegeven dat de wolken als ze vol geworden zijn 
plasregens doen neerdalen op de aarde, concludeert dat zo ook het leven en sterven van een mens 
is. De mens is als een boom, die eerst nietig is en zwak als een twijgje. Dat twijgje wordt geplant en 
groeit langzaam maar gestaag door de vruchtbaar makende dauw en regen tot een volwassen en 
sterke boom. Maar als deze oud en volgroeid is, valt deze boom òf naar het zuiden òf naar het 
noorden. Zo is het levenseinde van een mens. Eeuwig wel of eeuwig wee. Daar wijst ook Qoh.12 op. 
Immers, de mens gaat naar zijn eeuwig huis. 

7. De enige geciteerde Bijbelpassage uit het Nieuwe Testament staat geschreven in het Bijbeloek 
Mattheüs. Daar verwonderen de Joden zich dat JEZUS, GOD en mens in één Persoon, macht heeft 
over de winden en de zee, zodat die Hem gehoorzamen. Is er bij ons nog verwondering wanneer we 
GODS scheppingswerken aanschouwen of vinden we alles gewoon en spelingen van de natuur? 
 

We komen nu bij de bestudering van de Hebreeuwse woorden in on-
gevocaliseerde vorm met transcriptie en ook met allerlei grammaticale 

bijzonderheden die ons opvallen, natuurlijk indien van toepassing. 
 

Dit woord is een conjugatie (vervoeging) van de Hebreeuwse stam van het 
verbum (werkwoord) hf[, ’aasaah en betekent o.a. “maken” of “vormen”. De 

transcriptie is wajja‘as. Het is derhalve een samengesteld woord. De eerste consonant is namelijk w, 
waw. Het vocaalteken onder deze consonant is patach, een korte a-klank. Dat is een verbindend 
voegwoord, te vertalen met “en” of “zodat”. De tweede scheppingsdag van GOD zet zich met dit 
vers voort. Dat dit een voegwoord is, blijkt ook uit de verdubbeling van de volgende consonant y. 

Deze werkwoordsvorm bestaat uit de volgende consonanten: De eerste consonant is w, waw. Het 
vocaalteken onder deze consonant is patach, een korte a-klank. Daarom is ook dit een samengesteld 
woord bestaande uit we als teken van het voegwoord en y met een dageesj forte, een verdubbe-
lingspunt, als teken van elisie of weglating van een te verwachten consonant. Een en ander is sa-
mengevoegd tot wa. Het is een waw-consecutivum vanwege het vervolg van het voorgaande vers. 
De tweede consonant is y, yod. Het schriftteken in het midden van deze consonant is een dageesj 
forte, die in dit geval een verdubbeling aangeeft vanwege het voegwoord w. Het vocaalteken onder 
deze consonant is ook patach, een korte a-klank. Het verbindend accentteken er naast is een mu-

f[yw (7.3.1.). 

Woordstudies (7.3.) 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

313 

naach. De derde consonant is [, aijin. Het vocaalteken onder deze consonant is ook patach, een 
korte a-klank. De vierde consonant is f, sin. 

De getoonde werkwoordsvorm staat in de Hebreeuwse stamformatie qal en is imperfectum (ver-
leden tijd), derde persoon, masculinum (mannelijk), singularis (enkelvoud), apocopatum (aandui-
ding van het einde van een lettergreep) en betekent: “En Hij (GOD) vormde”. Deze vorm heeft in 
het Hebreeuws een duratief aspect: Hij bleef het uitspansel vormen ook in de toekomst. De ge-
bruikte werkwoordsvorm wil zeggen, dat GOD vormde zonder voorhanden materiaal. Bij de verta-
ling van dit woord door “maakte” door andere weergaven zoals Septuaginta, Vulgata, Statenverta-
ling en Herziene Statenvertaling, schuilt de gedachte dat dit met voorhanden materiaal zou kunnen 
zijn. 
 

Dit Hebreeuwse woord hebben we eerder gezien in Gn.1:1-6. Het is het 
subject of onderwerp van f[yw. GOD is het Die vormt in Zijn welbehagen. Im-

mers, Hij verlustigt Zich in Zijn scheppingswerk tot eer van Hemzelf maar ook omdat Hij in de mens 
Zijn welbehagen heeft. 

De getoonde vorm is alsvolgt te transcriberen: De eerste consonant bestaat uit een a, alef, weer 
te geven met ’. Onder de a staat als vocaalteken een sjewa compositum, een samengestelde sjewa, 
namelijk een chateef seghool, weer te geven met è. De tweede consonant bestaat uit een l, lamed. 
Boven deze l staat als vocaalteken choolem, een oo-klank. De derde consonant bestaat uit een h, 
hee. Onder deze h staat als vocaalteken een chireq, een i-klank. De vierde consonant bestaat uit 
een y, yod. De vijfde consonant bestaat uit een ~, een slot-meem. In het Hebreeuws is dit een uit-
gangsmeervoud. In dit geval is het een zogenaamde plurale tantum die als enkelvoud vertaald moet 
worden. De transcriptie van het gehele woord is alsvolgt: ’èloohiym, en betekent GOD. De enige en 
ware GOD, de Schepper van hemel en aarde. 

We onderstrepen nogmaals de opmerking dat de Grieken en Romeinen een andere opvatting 
hebben over GOD dan de Joden. 
 

Dit Hebreeuwse woord hebben we eerder gezien bij 6.3.4. en komt nog 
tweemaal in dit vers voor. Het is een uitdrukking die in het Hebreeuws 

samengesteld is uit twee aparte woorden, die met elkaar verbonden zijn door de maqqeef, een bo-
venliggend horizontaal streepje. 

Dit woord is alsvolgt te transcriberen: De eerste consonant bestaat uit een a, alef. Als vocaalteken 
onder a staat een seghool, een è-klank. De tweede consonant bestaat uit een t, tau. Daarna volgt 
de zogenaamde maqqeef, die dit woord verbindt met het volgende woord en er als het ware één 
woord mee vormt. Bij elkaar vormt dit met de maqqeef een nota obiecti of nota accusativi (vierde 
naamval). De derde consonant bestaat uit een h, hee. Onder deze h staat als vocaalteken een qa-
meesj, een lange aa-klank. Deze h vormt een lidwoord met een verdubbelingspunt in de volgende 
consonant maar wordt normaliter geschreven met een patach, een korte a-klank maar omdat de r 
geen dageesj kan verdragen wordt deze patach verlengd tot een qameesj. De vierde consonant be-
staat uit een r, reesj. Onder deze r staat als vocaalteken een qameesj, een lange aa-klank. De vijfde 
consonant bestaat uit een q, qof. Onder deze q staat als vocaalteken een chireq, een i-klank. De 
zesde consonant bestaat uit een y, yod. De zevende consonant bestaat uit een [, aijin. Onder de [ 
staat als vocaalteken een patach, een a-klank. De transcriptie van het geheel is: ’èt-haaraaqiy‘a en 
moet vertaald worden met “het uitspansel”. Met andere woorden: “En GOD vormde het uitspan-
sel”. De andere weergaven geven geen relevante opmerkingen. 
 

Dit Hebreeuwse woord komt van een verbum (werkwoord) ldb, baadal. Als 
praefix (voorvoegsel) staat er nog een lidwoord voor. We zagen dit woord eer-

der omschreven in 6.3.8.. We mogen daarnaar verwijzen. Het woord betekent: “scheiden”. 
De gebezigde werkwoordsvorm is alsvolgt samengesteld. Als praefix (voorvoegsel) merken we 

een lidwoord op: w, waw, met een verdubbelingspunt in de volgende consonant, in dit geval in y, yod. 
Zodat deze vorm alsvolgt is te transcriberen: wayyabdeel. 

De eerste consonant bestaat uit een w, waw. Onder deze w staat als vocaalteken een patach, een 
a-klank, weer te geven met wa. De tweede consonant bestaat uit een y, yod. In deze y staat als 

~yhla (7.3.2.). 

[yqrh-ta (7.3.3.). 

ldbyw (7.3.4.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

314 

schriftteken een dageesj forte als verdubbelingspunt. Als vocaalteken staat onder deze y weer een 
patach, een a-klank, weer te geven met yya. De derde consonant bestaat uit een b, beeth. Het 
schriftteken onder deze b is een sjewa quiescens, die niet wordt uitgesproken maar het einde van 
de lettergreep aangeeft. De vierde consonant bestaat uit een d, daleth. Als schriftteken midden in 
deze d is een dageesj lene als teken dat deze consonant hard moet worden uitgesproken. En als 
vocaalteken onder deze d staat een tseeree, een e-klank. De vijfde consonant bestaat uit een l, 
lamed. 

Deze werkwoordsvorm staat in de Hebreeuwse stamformatie hif’il en is imperfectum (verleden 
tijd), derde persoon, masculinum (mannelijk), singularis (enkelvoud), apocopatum (aanduiding van 
het einde van een lettergreep) en betekent: “zodat Hij scheiding maakte”.  

De Septuaginta geeft een aoristus weer als een eenmalige handeling waardoor deze weergave 
ruimte geeft aan de verwerpelijke gedachte van het deïsme. Dat doet ook de Vulgata met “divisit-
que”. De Nederlandse weergaven geven slechts een verleden tijd aan. Het Hebreeuwse werkwoord 
heeft hier een duratieve betekenis. De handeling van GOD duurt voort tot aan de wederkomst van 
CHRISTUS. 
 

Dit Hebreeuwse woord is een praepositie of voorzetsel en betekent “tussen”. 
Het wordt alsvolgt getranscribeerd: beeyn. De eerste consonant is b, beeth. Het 

schriftteken in het midden van deze consonant is dageesj lene in verband met de harde uitspraak 
van deze consonant. Het vocaalteken onder deze consonant is tseeree, een e-klank. De volgende 
consonant is y, yod. Het verbindend accentteken is mhuppach. De derde consonant is !, slot-nun. Zie 
verder bij de Woordstudies onder 6.3.9.. De andere weergaven geven geen relevante opmerkingen. 
 

Dit Hebreeuwse woord zagen we ook reeds bij Gn.1:2. Het is een samenge-
steld woord bestaande uit een lidwoord en vervolgens een substantivum. Dit 

substantivum komt alleen in de pluralisvorm voor, in het meervoud. De transcriptie is: hammayim 
en betekent: “de wateren”. Het bestaat uit de volgende consonanten: 

De eerste consonant is h, hee. Onder deze consonant staat als vocaalteken patach, een korte a-
klank. Omdat dit een lidwoord is, wordt deze consonant gevolgd door een dageesj in de volgende 
consonant, een dageesj forte, een verdubbelingspunt. De tweede consonant is m, meem. Als schrift-
teken staat in het midden van deze consonant dageesj forte. Onder deze consonant staat als vocaal-
teken weer een patach, een korte a-klank. De derde consonant is y, yod. Onder deze consonant staat 
als vocaalteken chireq, een i-klank. De vierde consonant is ~, slot-meem. Zie verder bij de woord-
studies onder 6.3.6. 

Met “aquarum” en “wateren” hebben Vulg. en SV de pluralisvorm van ~ymh correct weergegeven. 
Met “tou/ u[datoj” en “water” hebben LXX en HSV de pluralisvorm van ~ymh helaas niet correct weer-
gegeven omdat ze voor enkelvoud gekozen hebben terwijl in MT meervoud staat. 
 

Dit Hebreeuwse woord is een pronomen relativum (betrekkelijk voornaam-
woord), de zogenaamde nota relationis, dat we in het Nederlands doorgaans 

weergeven met “ten opzichte van” en in dit geval met “die”, namelijk ”de wateren die”. Het is sa-
mengesteld uit de volgende consonanten: 

De eerste consonant is a, aleph. Onder deze a staat als vocaalteken een sjewa compositum of 
chateef en in dit geval een chateef patach, een korte a-klank. Deze consonant wordt niet uitgespro-
ken en weergegeven met ’. De tweede consonant is v, sjin. Onder de v staat als vocaalteken een 
seghool, een è-klank. De derde consonant is r, reesj. De transcriptie is ‘asjèr. In de Septuaginta wordt 
dit relativum weergegeven met “o]” en in de Vulgata met “quae”. 
 

Dit Hebreeuwse woord is samengesteld uit twee onderdelen, die tot één 
woord zijn samengesmeed. De ene praepositie of voorzetsel is !m, min. De 

tweede praepositie of voorzetsel is txt, tachat. Dat dit woord aldus samengevoegd is, zien we in de 
dageesj forte als teken van het wegvallen van een te verwachten consonant. Het woord betekent 
“onder”. Dit woord is samengesteld uit de volgende consonanten: 

De eerste consonant is m, meem. Als vocaalteken onder deze m staat een chireq, een i-klank. De  

!yb (7.3.5.). 

~ymh (7.3.6.). 

rva (7.3.7.). 

txtm (7.3.8.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

315 

tweede consonant is t, tau. Als vocaalteken onder deze t staat een patach, een a-klank. In het mid-
den van deze t staat een sjewa mobile als teken dat er een consonant is weggevallen. En als verbin-
dend accentteken naast dit vocaalteken staat een munaach. De derde consonant is x, cheeth. Als 
vocaalteken staat onder deze x een patach, een a-klank. De vierde consonant is weer t, tau. 

De transcriptie is mittachat en betekent “het onderste gedeelte” of “beneden onder”. De Septu-
aginta geeft dit woord weer met “o] h=n u`poka,tw” en de Vulgata met “quae erant sub firmamento”, 
met dezelfde betekenis. 
 

Voor dit Hebreeuwse woord vergelijk 7.3.3.. Het is een samengesteld 
woord, bestaande uit een praepositie (voorzetsel) l, le, terwijl er ook een lid-

woord in verborgen is (zie hieronder) en uit het substantivum (zelfstandig naamwoord) [yqr, raaqiy‘a. 
Het geheel wordt alsvolgt getranscribeerd: laaraaqiy‘a. 

Het woord bestaat uit de volgende consonanten: De eerste consonant is l, lamed. Dit is de aan-
duiding van een praepositie (voorzetsel). Als vocaalteken onder de l staat een qameets, een lange 
aa-klank. En daarmee is iets bijzonders. Daarin is namelijk een lidwoord in verborgen. Normaliter 
bestaat een lidwoord uit een h, hee, met een patach er onder en een dageesj forte in de volgende 
consonant. Maar de volgende consonant is de r, reesj, en deze verdraagt geen dageesj. Vandaar dat 
de Masoreten de patach, een korte a-klank, hebben verlengd tot een qameets. De tweede conso-
nant is r, reesj. Het vocaalteken onder de r is een qameets, een lange aa-klank. De derde consonant 
is q, qoof. Het vocaalteken onder de q is een chireq, een i-klank. De vierde consonant is y, yod. De 
vijfde consonant is [, aijin. Het vocaalteken onder de [ is een patach, een korte a-klank. 

Het Hebreeuwse rqy[, raaqiy‘a, is een substantivum (zelfstandig naamwoord), masculinum (man-
nelijk), singularis (enkelvoud). Het geheel inclusief praepositie en lidwoord betekent letterlijk “on-
der beneden het uitspansel”. De Septuaginta heeft met “ o] h=n u`poka,tw tou/ sterew,matoj ” dezelfde 
betekenis als ook de Vulgata met “ quae erant sub firmamento ”. De Nederlandse vertalingen heb-
ben eveneens dezelfde betekenis. De Statenvertaling met “die onder het uitspansel zijn ”, en de 
Herziene Statenvertaling met “dat onder het gewelf is ”. De Herziene Statenvertaling heeft gekozen 
voor het enkelvoud “water” net als de Septuaginta, en voor “gewelf” in plaats van “uitspansel”. Een 
en ander is niet conform het Hebreeuws. 
 

Dit Hebreeuwse woord is hetzelfde als onder 7.3.5. met als enige verschil 
dat er een w, waw, voor staat. Aanduiding voor het lidwoord. Het wordt alsvolgt 

getranscribeerd: woebeeyn, en betekent: “en tussen”. 
Het woord bestaat uit de volgende consonanten. De eerste consonant is dus w, waw. De tweede 

consonant is b, beeth. Het vocaalteken onder de b is tseeree, een e-klank. De derde consonant is y, 
yod. Het verbindend accentteken is munaach. De vierde consonant is !, slot-nun. Voor het overige 
zijn er geen opmerkingen over de andere weergaven. 
 

Dit Hebreeuwse woord is hetzelfde als onder 7.3.6. We kunnen het daarom 
gevoeglijk overslaan in de bespreking. Het is precies dezelfde schrijfwijze. 

De transcriptie is: hammayim en betekent: “de wateren”. Dat dienen we ook op deze wijze weer te 
geven en niet met een enkelvoud zoals de Septuaginta en de Herziene Statenvertaling. Wateren zijn 
wateren! We moeten in vertalingen weergeven wat er staat! Anders is het geen vertaling meer! 
 

We zagen dit Hebreeuwse woord eerder onder 7.3.7. We gaan het niet her-
halen. We volstaan dat het een pronomen relativum (betrekkelijk voornaam-

woord) is en in dit geval vertaald dient te worden met “die”, namelijk” de wateren die”. Onder de 
v, sjin, staat als verbindend accentteken m’ayyla voor een bijklemtoon. 
 

Dit Hebreeuwse woord is een samentrekking van twee praeposities of voor-
zetsels, namelijk de praepositie !m, min; een voorzetsel dat we eerder zagen bij 

7.3.8. en de praepositie l[, ‘al. Dat heet in de Hebreeuwse grammatica “spirantisering”. Men wil 
graag dat de consonanten vloeiend worden gelezen in een bepaalde cadans. Het woord betekent 
letterlijk “boven op”. 

[yqrl (7.3.9.). 

!ybw (7.3.10.). 

~ymh (7.3.11.). 

rva (7.3.12.). 

l[m (7.3.13.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

316 

Dit woord bestaat uit de volgende consonanten. De eerste consonant is m, meem. Als vocaalteken 
onder de m staat de tseeree, een ee-klank. Dat is een teken dat er een consonant is weggevallen 
(elisie) en samengevoegd is met de volgende consonant. De tweede consonant is [, aijin. Onder de 
[ staat als vocaalteken een patach, een korte a-klank. Er naast staat als verbindend accentteken de 
munach. De derde consonantis l, lamed. De transcriptie is mee‘al. 

Met “tou/ evpa,nw”, toe epanoo, heeft de Septuaginta dit correct vertaald, net als de Vulgata met 
“super firmamentum”. Wat de twee Nederlandse vertalingen hebben we geen opmerkingen. Het 
blijkt dus dat GOD, de Schepper des hemels en der aarde, in Zijn Zoon, JEZUS CHRISTUS, door de 
HEILIGE GEEST, een grens heeft gesteld tussen de wateren. Die grens is het uitspansel. En Hij maakte 
een scheiding tussen de wateren boven dat uitspansel (de hemel) en de wateren onder dat uitspan-
sel (oceanen, meren en riveren). 
 

We mogen wat dit Hebreeuwse woord betreft verwijzen naar 7.3.9.. Het is 
hetzelfde woord met dezelfde consonanten en vocaaltekens. Er is slechts één 

verschil. Dat is het accentteken onder de consonant q, qoof. Dat is namelijk een onderscheidend 
accentteken, de atnaach. De transcriptie is laaraaqiya‘. En de betekenis is “boven het uitspansel”. 
 

Deze Hebreeuwse woorden zijn verbonden met elkaar door de zoge-
naamde maqqef, een horizontaal streepje boven twee woorden. Het totaal 

is een samengesteld geheel bestaande uit drie woorden. Er is namelijk sprake van een voegwoord, 
namelijk w, waw. Ten tweede is er sprake van een werkwoordsvorm van het werkwoord hyh, haayaah. 
En ten derde is er sprake van een adverbium (bijwoord), !k, keen. 

Het geheel bestaat uit de volgende consonanten. De eerste consonant is w, waw. Als vocaalteken 
onder deze w staat een patach, een a-klank. Het is de aanduiding van een conjunctie of voegwoord 
en is meestal, en ook in dit geval, te vertalen met “en”. De tweede consonant is y, yod. Als schriftte-
ken onder deze y staat een sjewa mobile. Naast dit schriftteken staat een ander schriftteken, de 
zogenaamde mètèg, aanduiding om een te snelle uitspraak te voorkomen. De derde consonant is h, 
hee. Onder deze h staat als vocaalteken een chireq, de i-klank. De vierde consonant is weer y, yod. 
Naast deze y staat de zogenaamde maqqef, die de verbinding vormt met het volgende woord. Het 
woord yhy, yehiy, komt van de stam hyh, haayaah, “zijn”, en is een werkwoordsvorm, namelijk qal, 
imperfectum (verleden tijd), derde persoon, masculinum (mannelijk), singularis (enkelvoud), apo-
copatum (aanduiding van het einde van een lettergreep). Te vertalen met (in dit geval) “en het was”. 
De vijfde consonant is k, kaf. Als vocaalteken onder deze k staat een tseeree, een ee-klank. En als 
schriftteken onder deze k staat een silluq, altijd gevolgd door de zogenaamde soof passuq (:) als 
aanduiding van het einde van dit vers. De zesde consonant is !, slot-nun, gevolgd door de soof 
passuq. !k is een adverbium of bijwoord. De transcriptie van het geheel is wayehiy-k-een en betekent 
“en het was zo”. 

Zoals onze GOD op deze tweede scheppingsdag alles goed had gemaakt, scheiding had aange-
bracht tussen wateren boven en wateren beneden het uitspansel, deed Hij dit ter bescherming van 
het plantkundig, dierlijk en menselijk leven op de aarde. Immers zou zonder dit alles al het leven 
door de felle zonnestralen verbrand en vernietigd worden. Zo zorgt onze GOD en VADER in CHRIS-
TUS JEZUS door de HEILIGE GEEST voor ons op aarde in Zijn aanbiddellijke voorzienigheid. Maar 
vertrouwen we Hem en geloven we in Hem? Wanneer we op bovenstaande letten en tot ons laten 
doordringen, is elke vorm van ongeloof op welk gebied ook maar totaal onbegrijpelijk en getuigt dit 
van vijandschap tegen deze GOD, Die het goede met ons voor heeft en Die nooit laat varen de wer-
ken van Zijn handen. 
 

We komen nu bij de paragraaf “Commentaren” van diverse godge-
leerden die hun licht over Gn.1:7 hebben laten schijnen. Voor de diverse 

commentatoren verwijs ik naar wat ik eerder geschreven heb bij de voorgaande verzen. 
 

Bij dit vers heeft Augustinus het volgende in verschillende werken on-
der woorden gebracht:  
 

Commentaren (7.4). 

Augustinus (7.4.1.) 

:!k-yhyw (7.3.15.). 

[yqrl (7.3.14.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

317 

“Er zijn andere wateren boven dit uitspansel, naar ik geloof, onsterfelijke en afgescheiden van de 
aardse verderfelijkheid. Laat hen Uw Naam loven, laten U boven de scharen Uwer engelen, die bo-
ven de hemel zijn, die niet nodig hebben op te zien naar dit uitspansel en door te lezen Uw Woord 
te leren kennen. Want zij zien altijd Uw aangezicht.” “De wolken gaan voorbij, maar de hemel blijft.” 
Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Ps.36:6; Ct.1:3 en Ct.2:9; Is.40:6-8; Mt.18:10 en Mt. 
24:35; 1K.13:12; 1J.3:2. 

Confessiones, boek XIII, § 18 
Het gaat hier over “de hoedanigheid der eerste dagen, vzn welke gezegd wordt, dat zij, eer de 

zon gemaakt was, avond en morgen gehad hebben”. Augustinus legt er de nadruk op hoe GOD alles 
wonderlijk en in opeenvolging der dagen geschapen heeft met als doel Hem te prijzen. 

De civitate Dei, Eerste boek, caput VII 
Hierin brengt Augustinus onder woorden dat GOD op de tweede dag het hemelgewelf heeft ge-

maakt. En net als bij vorige verzen maakt hij duidelijk dat het getal zeven een heilig getal is. 
In Iohannis euangelium tractatus, verhandeling CXXII, § VIII 

 
Deze commentator schrijft over de tweede dag, Gn.1:6-8, alsvolgt: Hij gaat 
daarbij in op het woord [yqr, “uitspansel” zoals de SV omschrijft. Hij geeft dit 

weer met het Engelse woord “expanse”. Hij gaat daarbij in op het feit dat het gebod van GOD tot 
het scheiding maken in vers 6 staat gescheven en de uitvoering ervan in het vers 7. En dat GOD 
daarna sprak: “En het was alzo”. Het scheppingswerk op deze dag werd op die manier gemaakt tot 
deze definitieve vorm en is een monument van Goddelijke wijsheid, macht en kracht. 
 

Ds. Boer gaat in zijn Bijbellezingen verder met het gegeven dat GOD 
scheiding maakt tussen de wateren onder en boven het uitspansel. Hij 

werpt de wateren naar boven en naar beneden. Hij schept de dampkring. 
GOD maakt in de wateren boven de dampkring de kamers voor de sneeuw, hagel en regen, als 

het ware reservoirs voor deze materialen, waarover Ps.104 zo poëtisch schrijft. Ds. Boer vraagt zich 
af of er dan geen vragen zijn. En antwoordt: ja, zeker! Calvijn had ze ook. Wateren boven het uit-
spansel lijkt zo in tegenspraak met de werkelijkheid. Maar deze voorstelling is meer een voorstelling 
voor kinderen. Dat is de bedoeling van Mozes, geschreven om de vreugde van kinderen te vermeer-
deren. Hij schrijft in kinderlijke taal. In die taal verheerlijkt een kind zijn VADER in de hemel. Verheu-
gen ook wij ons in zo’n rijke VADER? 

Ds. Boer schrijft verder: GOD maakte het uitspansel als de band der gemeenschap tussen de aar-
de en de zichtbare hemel. Via dit uitspansel ontwikkelt GOD de aarde, verlicht en verwamt Hij haar. 
De wind waait als GODS adem over de aarde. Door de zonde wordt deze wind een orkaan en ver-
woest hij haar. Wolken worden gezien en gaan snel of langzaam zoals GOD wil om soms regen over 
de aarde uit te storten en gewas vruchtbaar te maken. Sneeuw en hagel worden door GOD gevormd. 
Dauw in de zomer en rijp in de winter. GOD zorgt dat we lucht mogen indemen en dat we in mist 
niet zullen stikken. Hij zorgt voor de zuurstof waardoor dieren, gewas en mensen mogen ademen. 
Gletsjers en rivieren doet Hij klateren van boven naar beneden. Hebben we er wel eens over nage-
dacht dat GOD dit alles geschapen heeft voor ons, u, jou en mij? We zien, horen en voelen de won-
derwerken van GODS schepping maar wie looft Hem daarvoor? 
 

Over vers 7 schrijft Bunyan niet veel dan we reeds eerder hebben 
opgemerkt, dat God scheiding maakt; en dat het een moeilijk werk is. 
 

 
Eigenlijk geldt voor de verklaring van Calvijn hetzelfde als bij 
7.4.4. opgemerkt is. Calvijn heeft wel vragen over wateren boven 
en beneden het uitspansel. We hebben dat al opgemerkt bij 7.4.3..  

Wel merkt hij op dat de beschrijving van Mozes dat er boven de lucht nog wateren zouden zijn, 
geheel ongelooflijk schijnt. We moeten dan ook niet met ons verstand tegen deze zaken aankijken 
maar in het geloof. En dan is elk verder onderzoek overbodig. Overigens heeft Mozes aan het werk 
van deze dag niet de bekende opmerking toegevoegd, dat GOD zag, dat alles goed was. Waarschijn-

Barnes (7.4.2.). 

Bunyan, John (7.4.4.). 

Calvijn, Johannes (7.4.5.). 

Boer, Ds. G. (7.4.3.) 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

318 

lijk deed hij dit, omdat het nut nog niet in ʼt oog viel, zolang niet de wateren der aarde zich op een 
eigen plaats samentrokken, hetgeen door GOD op de volgende dag geschiedt. 
 

Dit commentaar legt dit vers alsvolgt uit: Hij verwijst bij “de 
wateren die onder het uitspansel zijn” naar Ps.33:7; 136:6; en 
Prv.8:24. In Ps.33:7 staat geschreven: ‘Hij vergadert de wateren 

der zee als op een hoop; Hij stelt den afgronden schatkameren’. In Ps.136:6 staat geschreven: ‘Dien, 
die de aarde op het water uitgespannen heeft; want Zijn goedetierenheid is in der eeuwigheid’. En 
in Prv.8:24: ‘Ik was geboren, als de afgronden nog niet waren, als nog geen fonteinen waren, zwaar 
van water’. En bij “de wateren die boven het uitspansel zijn” verwijst dit commentaar naar Ps.148:4, 
waar geschreven staat: ‘Looft Hem, gij hemelen der hemelen! En gij wateren, die boven de hemelen 
zijt’! 

En verder merkt Dächsel op: “De wateren beneden worden op de volgende dag in afgesloten 
bewaarplaatsen verzameld, de wateren daarboven zweven in wolken boven ons en vallen niet neer, 
maar worden van het uitspansel gedragen; dit nu is geen geringer wonder van de Goddelijke al-
macht dan toen de wateren van de Rode Zee als muren stonden (Ex. 14:22). Dat was tot zegen voor 
de kinderen Israëls maar tot ondergang van de Faraö van Egypte en al zijn legermacht (Ex.14:23 -
31). 
 

Gill legt uit ten aanzien van vers 7: GOD schiep dat uitspansel door het 
spreken van één woord. Zo kwam het tot aanzijn en schiep Hij het tot een 
vaste ruimte tussen de hemel der hemelen en onze aarde. 

Ook verdeelde GOD de wateren onder het uitspansel en boven het uitspansel. Boven het uit-
spansel vergadert Hij de wolken, vol van water, waaruit de regen neerdaalt op de aarde. Onder het 
uitspansel vergadert Hij de wateren niet op één plaats maar in de vorm van rivieren, meren, zeeën 
en oceanen. Vanwege de zonde van de mensheid heeft GOD deze wereld doen vergaan in een zond-
vloed maar Noach met zijn acht zielen uit genade behouden. 
 

Henry legt uit wat het betekent dat GOD scheiding maakt tussen 
de wateren, dat is: om te onderscheiden tussen de wateren die in de 
wolken zijn, en die welke de bodem van de zee bedekken: de wate-

ren in de lucht, en die op de aarde. Zie het verschil nauwkeurig opgemerkt in Dt.11:10-11, waar 
Kanaän hierom boven Egypte gesteld wordt, namelijk dat Egypte bevochtigd en vruchtbaar gemaakt 
wordt door de wateren, die onder het uitspansel zijn, terwijl Kanaän besproeid wordt door de wa-
teren van boven, die uit het uitspansel komen, de dauw des hemels, druppelen op het kruid, ‘dat 
naar geen man wacht, noch mensenkinderen verbeidt’ (Mch.5:6). God heeft in het uitspansel van 
Zijn kracht, kameren, opperzalen, waaruit Hij ‘de aarde drenkt’ (Ps.104:13; Ps.65:10-11). Hij heeft 
ook ‘schatkameren van de sneeuw en des hagels, die Hij ophoudt tot de tijd van de benauwdheid, 
tot de dag des strijds en des oorlogs’ (Job.38:22-23). O welk een grote God is Hij, die aldus voorzien 
heeft voor het gerief en de vertroosting van allen, die Hem dienen, en voor de beschaming van allen, 
die Hem haten! Het is goed Hem tot onze Vriend, en kwaad Hem tot onze Vijand te hebben. 
 

Dit commentaar voegt niets toe aan wat eerder gezegd is. 
 

 
De Kanttekeningen geven aan: 
20) die onder het uitspansel Te weten in en op de aarde. Hebr. die 

van onder, enz. alzo {Gn.1:9 }. 
21) wateren, die boven Hebr. de wateren, die van boven, enz. Versta de wolken, die boven het on-
derste deel van dit uitspansel drijven, of enige andere wateren die na de scheiding hun plaats boven 
mochten hebben genomen. 
 

Dächsel, Karl August (7.4.6.). 

Gill, John (7.4.7). 

Henry, Matthew (7.4.8.). 

JFB (7.4.9.). 

Kanttekeningen (7.4.10.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

319 

Dit commentaar legt onze tekst alsvolgt uit: De aarde is niet gemaakt uit de 
wateren beneden, maar integendeel, deze wateren waren verspreid over de 
aarde en daarna vergaderd op één plaats; deze plaats wordt “zee” genoemd. 

De aarde is geschapen in den beginne samen met de hemelen tot de scheiding van land en water 
op de derde scheppingsdag. Gn.1:2 zegt dat de aarde zozeer overdekt was met water dat er niets te 
zien was dan overal wateren. Wanneer we zien in de loop van Gods scheppingswerk dat de hemel 
bedekt is met sterren en de aarde met zijn vegetatie en levende schepselen, dan zou het een com-
plete vergissing zijn om te stellen dat water het voornaamste element zou vormen waaruit hemel 
en aarde geschapen zijn met alle bewoners ervan. 
 

Prof.Dr. G. Ch. Aalders stelt bij Gn. 1:7 dat dit de eigenlijke schep-
pingsdaad is waardoor uitvoering wordt gegeven aan het schep-
pingswoord. Wat betreft de wateren boven en onder het uitspansel, 

letterlijk staat er in het Hebreeuws: “bovenaan ten opzichte van het uitspansel” en “aan de bene-
denzijde ten opzichte van het uitspansel”. Dat betekent dus dat van het uitpansel gerekend er wa-
teren beneden en boven dat uitspansel waren. 

Volgens hem betekent dit niet dat het bovenste water zich ook nog weer boven het uitspansel 
bevond. Men kan deze uitdrukking ook zo verstaan, dat een gedeelte van her water zich beneden 
bevond en een gedeelte boven, maar bij of aan het uitspansel. Hij grondt dit op 2Kr.26:19, waar 
dezelfde uitdrukkingswijze wordt gebezigd om te zeggen dat koning Uzzia bij zijn poging om in de 
tempel te offeren door melaatsheid werd getroffen bij het reukofferaltaar. 
 

Poole brengt ter verklaring van dit vers eerst onder woorden wat het firma-
ment hier betekent: De eerste betekenis is de sterrenhemel en wordt zo ge-

noemd omdat deze zo vastgelegd, duurzaam, onverwoestbaar en onveranderlijk van natuur is. De 
tweede betekenis is het luchtruim, wijd en ver, van de aarde tot aan de derde hemel, vastgelegd in 
een bepaalde plaats, waaruit het niet kan bewogen worden tenzij door geweld. 

De wateren onder het firmament zijn zeeën, rivieren, meren, fonteinen en andere wateren in de 
diepten van de aarde. De wateren boven het firmament of boven de hemelen (Ps.148:4) zijn een 
verzameling van de wateren, die door GOD geplaatst zijn boven al de zichtbare hemelen en worden 
door Hem bewaard voor het doel dat Hij alleen kent. Het kan ook de wateren betekenen in de wol-
ken zoals duidelijk wordt in Ps.18:12 en Ps.104:3. Vergelijk ook 2S.21:10 en Mt.24:30. Ze zijn een 
eminent werk van GODS schepping zoals blijkt uit Job.35:5 en Job.36:29; Ps.147:8; en Prv.8:28. Mo-
zes zou er niet van gesproken hebben, indien de HEERE GOD ze niet zelf had bevolen en geordend! 
 

Deze bekende rabbijn gaat in zijn verklaring in op de uitdrukking f[yw ~yhla  
[yqrh-ta. Hij verbeterde het tot een dusdanige staat, als waarin het zou blij-
ven voortbestaan; en dit is het "maken" ervan, zoals Dt.21:12 duidelijk maakt 

over ‘haar nagelen besnijden’ [zo laten, als zij zijn; er niets aan doen]. En ten aanzien van l[m [yqrl: 
er wordt niet gezegd: [yqrh l[, dat is “op het uitspansel”, maar “op enigen afstand boven het uit-
spansel, omdat het zweefde in het luchtruim. Om welke reden wordt er niet gezegd: bwt yk bij den 
tweeden dag? Omdat het scheppingswerk van het water niet voltooid was vóór de derde dag, terwijl 
Hij er mee begon op de tweede dag. En een zaak, die niet voltooid is, is niet in haar volmaakte en 
goede staat. Maar bij de derde dag, toen het scheppingswerk van het water voltooid was en Hij 
tevens een ander werk begonnen en voleindigd had, verdubbelt Hij het bwt yk. Hij zegt het twee-
maal: éénmaal voor de voltooiing van het werk van de tweede dag en éénmaal voor de voltooiing 
van het werk van de dag zelf. 
 

Zowel Scofield als The Companion Bible en de verklaring van Ds. C. Vonk 
geven geen aanvullingen. 

 
Na de Woordstudies (7.3.) en de Commentaren (7.4.) volgt nu de appli-
catio of toepassing zodat de tekst voor ons gaat leven. Want de vraag is 

Keil and Delitz- 
sch (7.4.11.). 

Poole (7.4.13). 

Applicatio (7.5.). 

Korte Verklaring (7.4.12.) 

Rashi (7.4.14.). 

Scofield (7.4.15.) 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

320 

natuurlijk: wat betekent dit Woord voor ons in deze tijd, in de wereld waarin we leven, voor ons 
geestelijke leven, enz.. We geven een en ander puntsgewijs door: 

1. Augustinus legt er de nadruk op hoe GOD alles wonderlijk en in opeenvolging der dagen ge-
schapen heeft met als doel Hem te prijzen. 

2.  Barnes maakt duidelijk dat het scheppingswerk op deze tweede dag gemaakt is tot deze de-
finitieve vorm en een monument van Goddelijke wijsheid, macht en kracht is. 

3. Ds. G. Boer maakt de opmerking dat Mozes in kinderlijke taal deze voor ons menselijke ver-
stand moeilijke materie schrijft. Opdat in die taal een kind zijn VADER in de hemel verheerlijkt en 
dat Hij voor zoveel zuurstof zorgt dat wij mogen ademen en niet stikken. Maar verheerlijken wij 
Hem? 

4. Johannes Calvijn maakt de opmerking dat Mozes aan het werk van deze tweede dag niet de 
bekende opmerking toegevoegd, dat GOD zag, dat alles goed was. Waarschijnlijk deed hij dit, omdat 
het geen nut had zolang niet de wateren der aarde zich op een eigen plaats samentrokken, hetgeen 
door GOD op de volgende dag geschiedt. 

5. Dächsel merkt op dat de wateren beneden op de volgende dag in afgesloten bewaarplaatsen 
verzameld worden en de wateren daarboven in wolken boven ons zweven en niet neervallen; ze 
worden door het uitspansel gedragen. Hij beschouwt dit als een heel groot wonder van de Godde-
lijke almacht en te vergelijken met de doortocht door de Rode Zee. Dat was tot zegen voor de kin-
deren Israëls maar tot ondergang van de Faraö van Egypte en al zijn legermacht  

6. Naar aanleiding van vers 7 maakt Henry de opmerking dat het goed is GOD tot onze Vriend te 
hebben en kwaad Hem tot onze Vijand te hebben. 

7. Keil and Delitzsch maken de opmerking dat mensen zich vergissen wanneer ze menen dat door 
water de aarde is gevormd. 

8. De Korte Verklaring maakt de opmerking dat er letterlijk in het Hebreeuws staat: “de wateren 
bovenaan ten opzichte van het uitspansel” en “de wateren aan de benedenzijde ten opzichte van 
het uitspansel”. Men kan deze uitdrukkingen ook zo verstaan, dat een gedeelte van her water zich 
beneden bevond en een gedeelte boven, maar bij of aan het uitspansel. 

9. Poole merkt op dat GODS scheppingswerk op deze tweede dag een eminent werk zijn van 
GODS schepping van hemel en aarde. 

10. Rashi geeft een verklaring waarom de uitdrukking bwt yk ontbreekt bij de tweede scheppings-
dag maar tweemaal voorkomt bij de derde scheppingsdag. 
 

Welke lering kunnen we nu uit bovenstaande ontvangen? Voor mij is het be-
langrijkste dit: Hoe onze GOD op de tweede scheppingsdag alles geschapen 

heeft, ook ten aanzien van de wateren boven en onder het uitspansel, gaat ons begrip geheel te bo-
ven, maar wij aanbidden en prijzen Hem voor Zijn wonderbaar beleid, want daardoor kunnen men-
sen, dieren en planten ademen en leven. Wat ons betreft, doet zich de vraag voor: Leven wij, men-
sen van 2025, werkelijk tot Zijn eer? 
 

We maken een aantal opmerkingen die ik gevonden heb bij voor mij 
belangrijke theologen die over dit vers geschreven hebben. 
 

1. Bij Dr. H. Bavinck ontbreekt in zijn Gereformeerde Domatiek een specifieke verwijzing naar de 
Bijbelpassage Gn.1:7. 

2. W. à Brakel maakt in zijn “Redelijke Godsdienst, deel 1, op pag.225-226 ten aanzien van de 
gebeurtenis, die in Gn.1:7 beschreven wordt, de volgende opmerking: Het tweede werk op de 
tweede dag was de scheiding der wateren die onder het uitspansel en die boven het uitspansel zijn. 
Men moet zich niet inbeelden, dat er wateren boven de sterren en boven de uiterste dampkring 
zijn. Want boven de uiterste dampkring is geen plaats, daar eindigt de rand, en het is waarschijnlijk, 
dat de lucht, hoe verder van het middelpunt, hoe fijner is. Maar de wateren, die boven het uitspan-
sel zijn, zijn de wolken. Sommigen drijven hoger dan de andere. Deze hebben hun beperking aan-
gaande de hoogte waarboven zij niet kunnen komen. In deze tekst staat l[m, dat betekent “van bo-
ven”; dat is, boven in het uitspansel, [yqrl, “aan het uitspansel” of “van boven van het uitspansel”. 
Dus niet boven de sterrenhemel of ook in het laagste daarvan, maar in de eerste hemel tot boven 

Opmerkingen (7.5.2.). 

Lering (7.5.1.). 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

321 

aan hun perk. Omdat Mozes maar van twee wateren spreekt, en die verdeelt in onderste en boven-
ste, zo vervalt de inbeelding dat boven de sterren wateren zouden zijn. Immers, anders zou Mozes 
van drie wateren hebben gesproken, namelijk van bovenste, middelste en onderste. Met deze ver-
klaring bevestigt à Brakel de exegese van de Korte Verklaring (zie 7.4.12.), al heb ik mijn vragen over 
de toepassing van de Korte Verklaring. 

3. Calvijn maakt in zijn verklaring over Gn.1:7 (Genesis, uitlegging van Johannes Calvijn uit het 
Latijn door Ds. S. O. Los, eerste deel, tweede druk, Goudriaan, 1970, pag,34) de nuchtere opmerking 
dat, als God geen beperking aan de regenwolken had gesteld door het uitspansel, deze door een 
plotselinge uitstorting ons hadden doen verdrinken, omdat hun geen ander beletsel is gesteld dan 
de heldere en vluchtige lucht. Verder maakt Calvijn in zijn “Institutie” geen specifieke melding van 
Gn.1:7. 

4. Reeds nu maken we melding van wat ik las in een preek van één van de Erkines (Al de werken 
van R. en E. Erskine, deel I, Veenendaal, 1977, naar aanleiding van 1J.4:19, pag. 241, over “De voor-
komende liefde of GODS liefde tot ons als de oorzaak van onze liefde tot Hem”. Hij schijft: “In het 
oude verbond der wet is onze liefde eerst, en dan volgen GODS gunst en rechtvaardigmaking; maar 
in het nieuwe verbond des evangelies zijn GODS liefde en gunst eerst in de rechtvaardigmaking en 
dan volgen onze liefde en gehoorzaamheid; gelijk de aarde op diezelfde dag (NB.HJS. namelijk op 
de tweede en derde scheppingsdag), als de wateren daarvan afgescheiden en vergaderd werden in 
de zee, met grasscheutjes en bloemen werd versierd, zo wordt ook de ziel, wanneer de vloed van 
GODS toorn van het geweten weggenomen wordt en de liefde GODS in de rechtvaardigmaking zich 
ontdekt, terstond versierd met de genaden van de GEEST …”. 

5. Gravemeijer geeft geen reden tot opmerkingen. 
6. Dr. D. Martyn Lloyd-Jones maakt (in zijn boek GOD de VADER, Heerenveen, 1999, pag.129) 

alleen melding van het feit dat het firmament tot stand werd gebracht doordat GOD de wateren 
boven en de wateren onder van elkaar scheidde. De wateren boven het uitspansel wijzen op de 
wolken. Het firmament is hetzelfde als het uitspansel. 

7. Johannes à Marck, professor te Leiden, heeft (in “Het merch der christene Godt-geleertheit, 
deel I, derde druk, Rotterdam, 1730, pag.213-214) het volgende over dit vers geschreven. Hij ver-
klaart de bovenste wateren niet als engelen, de bovenste hemel of de sterrenhemel maar als de 
wolkenhemel. Hij grondt dit behalve op reeds geciteerde Bijbelplaatsen onder meer op Prv.30:4 
waar geschreven staat: ‘Wie is ten hemel opgeklommen, en nedergedaald? Wie heeft de wind in Zijn 
vuisten verzameld? Wie heeft de wateren in een kleed gebonden? Wie heeft al de einden der aarde 
gesteld? Hoe is Zijn Naam, en hoe is de Naam Zijns Zoons, zo gij het weet?’ Alsmede op Jr.10:13, 
waar geschreven staat: ‘Als Hij Zijn stem geeft, zo is er een gedruis van wateren in den hemel, en Hij 
doet de dampen opklimmen van het einde der aarde; Hij maakt de bliksemen met den regen, en doet 
den wind voortkomen uit Zijn schatkameren.’ De benedenste wateren zijn voor hem niet anders dan 
water, in allerlei vormen, dat men met zijn ogen ziet. 

8. Drs.P. Cammeraat (“Leren en leven, handboek voor Bijbelonderwijs”, deel i, derde druk, Kam-
pen, 1995, pag.28) merkt op dat wij de schepping niet kunnen bewijzen of begrijpen en citeert 
H.11:3. Ook citeert hij uit de Nederlandse Geloofsbelijdenis, artikel II, en tevens R.11:20. 

9. Ds. J.C. Sikkel (predikant te Amsterdam, in “Het boek der geboorten, verklaring van het boek 
Genesis”, tweede druk, Amsterdam, 1923, pag.78-79) schrijft er het volgende over. Tweeërlei vor-
ming had plaats: een nadere vorming van de aarde en van haar tastbare elementen met de wateren 
die onder het uitspansel zijn; en een vorming van de hemel door de nu ontsloten, niet meer tastba-
re, zich immer uitbreidende elementen, zodat de wateren die boven het uitspansel zijn, zich al ver-
der ontvouwen. Hij maakt ook onderscheid tussen het scheppingswoord en het scheppingswerk. 

Over het water schrijft hij (pag.109) het volgende: Het water is het schepsel van GOD, waardoor 
alle schepselen in de zienlijke schepping en bepaald op aarde bestaan. Het drenkt en zuivert de 
schepselen en het leven. Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Ps.36:10; Ps.42:1; Is.55:1; 
Ez.36:25; J.4:10-11; J.7:38; E.5:26; en Apc.21:6; Apc.22:1, 17. In de rivieren met hun beekjes komt 
het water als een vriendelijke zegen GODS het aardse leven verkwikken, verrijken en versieren. Hij 
citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Gn.2:10; Ps.23:2; Ps.46:5; Ps.78:16; Is.33:21; Is.48:18; 
Is.66:12; en Apc.22:1. Als stromen zijn zij wijd en diep, machtig van beweging en kracht, en bruisend, 
ook in het geestelijk leven. Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Ps.93:3; Is.33:21; Is.44:3; 



De tweede dag. 

Bijbelstudie over Genesis 1, vers 7. 

322 

Is.46:7-8; Is.59:9; en J.7:38. Als grote wateren zijn het tekenen van de macht, die het leven bedreigt 
en benauwt. Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Ps.18: 16; Ps.32:6; Ps.46:4; Ps.69:3, 15; 
Ps.124:4-5; Ps.144:7; Prv.18:4 en Prv.20:5. Als de zee is het water beeld van GODS grootheid en 
macht. Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Ex.20:11; 1Kr.16:32; Neh.9:6; Ps.65:8; Ps. 
69:35; Ps.89:10; Ps.95:5; Ps.96:11; Ps.98:7; Ps.146:6; Is.5:30; Is.51:10; Jr.31:35; Apc.4:6 en Apc.15:2. 
Eenmaal zal de aarde vol zijn van kennis des HEEREN, gelijk de wateren de bodem der zee bedekken. 
Hij citeert daarbij de volgende Bijbelpassages: Is.11:9; en Hab.2:14. En de zee zal niet meer zijn, zoals 
Apc.21:1 zegt. En verder: Wij leren GODS werken alleen kennen door GODS geschreven Woord 
(pg.114). Neutrale wetenschap is ongelovige wetenschap (pg.114). Neutraal onderwijs is ongelovig 
onderwijs (pg.114). 

10. Dr. W. Geesink (“Van ’s HEEREN ordinantiën”, Kampen, pag.234-235) schrijft over de wate-
ren boven het uitspansel: dat achter het blauwe hemelgewelf de wolken zich terug schijnen te trek-
ken in “GODS opperzalen” (Ps.104:3, 13) en tot de wateren onder het uitspansel rekent de Schrift 
zowel de wolken als de wateren op de aarde. 


